



## ECOLOGÍA INTEGRAL EN EL MINUTO DE DIOS

ARTÍCULOS BOLETÍN ACADÉMICO EDICIÓN Nº 17 - SEPTIEMBRE









# **ECOLOGÍA INTEGRAL EN EL MINUTO DE DIOS**BOLETÍN ACADÉMICO EDICIÓN No 17 - SEPTIEMBRE 2022

P. Fidel Oñoro, CJM Decano Facultad Facultad de Estudios Bíblicos, Pastorales y de Espirtualidad

Alirio Raigozo Camelo

Director del boletín

Ivonne Adriana Méndez Paniagua Secretaria Académica Facultad de Estudios Bíblicos, Pastorales y de Espiritualidad

Jhon Freddy Mayor Director Instituto Bíblico Pastoral Latinoamericano (IBPL)

> P. Álvaro Duarte, CJM Director Unidad de Espiritualidad Eudista (UEE)

P. Hermes Flórez, CJM Director Centro Rafael García Herreros (CRGH)

> Fabio Camacho Pardo Director Centro Fuego Nuevo (CFN)

> > Noticias Internacionales
> > Hans Schuster

Diseño, Diagramación y Publicación

Juan David Forero Orellanos

Corrección de estilo Alirio Raigozo Camelo

#### Colaboración:

P. Álvaro Duarte, cjm, Mg. Jhon Mayor, Dr. Héctor Molano, Mg. Alirio Cáceres, Mg. Manuel Tenjo, Dr. Alirio Raigozo

Facultad de Estudios Bíblicos, Pastorales y de Espiritualidad - FEBIPE

Transversal 73A # 81 I - 19 Barrio Minuto de Dios

Teléfono: 2916520. Ext.: 6162 Bogotá, D.C., Colombia

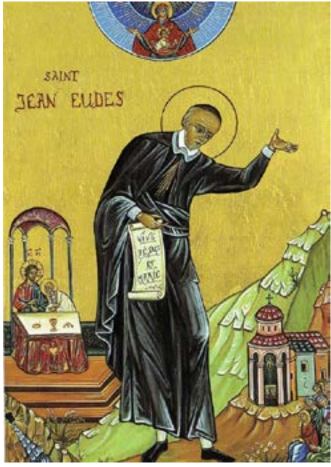


| <u>1 El cuidado de la creación en </u>                | 4          |
|-------------------------------------------------------|------------|
| <u>perspectiva Eudesiana</u><br>P. Álvaro Duarte, cjm |            |
|                                                       |            |
| 2. La ecología integral en el Minuto de Dios          | 9          |
| Mg. Jhon Mayor                                        |            |
| 3. Relación entre la imagen de Dios y el cuidado      | <u>13</u>  |
| <u>de la tierra</u>                                   |            |
| Dr. Héctor Molano                                     |            |
| 4. En ruta y en red: La sinodalidad eudista de la     | <u> 18</u> |
| <u>ecología integral</u>                              |            |
| Mg. Alirio Cáceres                                    |            |
| 5. Responsabilidad compartida con la creación.        | <u>23</u>  |
| La carta a los romanos en laudato si'                 |            |
| Mg. Manuel Tenjo                                      |            |
| 6. Sostenibilidad y superación de la lógica           | <u> 28</u> |
| <u>instrumental</u>                                   |            |
| Dr. Alirio Raigozo                                    |            |

## EL CUIDADO DE LA CREACIÓN EN PERSPECTIVA EUDESIANA

P. Álvaro Duarte, cjm Director Unidad de Espiritualidad Eudista

## 1. La creación, obra de Dios (cosmología)



San Juan Eudes, sacerdote.

https://www.buenpastor.cl/index.php/quienes-somos/archivo-de-notas/notas-ano-2016/19-notas-ano-2016/480-san-juaneudes-sacerdote

Se entiende por creación aquello que fue proyectado y realizado por un autor. El autor de la creación es Dios, que la creó de la nada (Gn 1, 1-2). Desde la perspectiva de san Juan Eudes la mirada a la creación resulta interesante puesto que no la considera aislada sino con una dimensión integral

que le da un sentido especial. Con frecuencia nuestra visión sobre la naturaleza, sobre la tierra, sobre el cosmos es limitada y no percibe las otras dimensiones que podemos encontrar en los escritos de san Juan Eudes que propone una cosmología en tres dimensiones: el mundo de la naturaleza, el mundo de la gracia y el mundo de la gloria, con lo cual se genera una visión sinérgica, totalizante y con un sentido particular.

La integralidad de su pensamiento, además de la tierra, los vegetales, los animales y la humanidad, incluye la parte trascendental del ser humano y de la naturaleza (creaturas) como tal, a lo cual nos referiremos un poco más adelante.

San Juan Eudes que toma la expresión 'mundo de la naturaleza, gracia y gloria'1 lo enfoca en cierto sentido, a saber: Fl mundo de la naturaleza es el mundo como tal, la creación material que es perceptible por los sentidos. Sin embargo, san Juan Eudes descubre que el proyecto de Dios sobre la creación no se reduce a lo material. sino que posee una integralidad, un concepto holístico, una significación trascendental, que llama el mundo de la gracia. Se trata de la interacción del ser humano con la tierra, no sólo en el ámbito material del progreso y de la tecnología, sino que invita a descubrir la acción de Dios sobre las personas

<sup>1</sup> Cf. Juan Eudes, Obras Completas VIII, ed. Lafolye Fréres (Vannes, 1908), 347 - 348

y, por medio de ellas sobre la naturaleza. Dicho en otras palabras, el comportamiento humano tiene repercusiones benéficas o negativas sobre la creación.

La creación, en forma paradójica, ha sido esclavizada, la creación, en efecto, fue sometida a la vanidad, no espontáneamente, sino por aquel que la sometió, en la esperanza de ser liberada de la servidumbre de la corrupción para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios (Rm 8, 20-22). Esta palabra lleva a pensar que el hombre, como ser humano, se vale de la creación, pero la explota y ha llegado a dañarla en forma grave. Acá tenemos una primera inquietud: el Señor hizo las cosas buenas y nosotros la hemos venido destruyendo, pero no es esta la misión del ser humano.

La palabra mundo (en latín *mundus*) significa algo ordenado, algo "bonito", como decimos en nuestro lenguaje (el término opuesto es in-mundo); de igual manera, la palabra *cosmos* que es de origen griego, significa bello, tenemos la palabra "cosmético", que tiene que ver con la belleza. En síntesis, se puede afirmar que el Señor hace las cosas buenas y bellas, de las cuales podemos sacar provecho en forma respetuosa y armónica, pero nosotros la hemos venido a dañando.

La realidad de una relación nefasta entre el ser humano y las demás creaturas nos llega a comprobar que la falta de respeto y de una relación sana con el cosmos es un reclamo directo a nuestra conciencia. El descubrir la unidad que existe entre el mundo de la naturaleza, el mundo de la gracia y el mundo de la gloria se materializa en el hecho de suscitar o adquirir una conciencia ecológica, lo cual es ya una consecuencia de la perspectiva de una cosmología integral desde los escritos de san Juan Eudes.

### La creación, regalo de Dios

San Juan Eudes dice que la creación es un regalo, un don que Dios libre y amorosamente nos ha dado y, como tal, se hace digno de respeto y de armonía de parte nuestra. Afirma, igualmente, que es una gracia, esto es, una realidad que procede del amor de Dios: "...desde la creación ha obrado y continúa obrando por su Encarnación y misterios subsiguientes, efectos admirables dé gloria, de felicidad, de luz, de gracia, de misericordia, de justicia y de terror en el cielo, en la tierra y en el infierno sobre los hombres, los ángeles y las creaturas todas del universo"2.

La gracia es un bien que Dios lo otorga gratis y que trae alegría. En su origen bíblico encontramos que la palabra gracia, en griego está relacionada con el término *jará*, que significa alegría, de este modo, afirmar que la creación es una gracia de Dios a la humanidad, deja en claro que es algo para todos, y que, igualmente, es fuente de alegría, de modo que contribuye a la felicidad de todos y de cada uno.

Además de su naturaleza de rega-

<sup>2</sup> Juan Eudes, Obras Completas I, ed. Lafolye Fréres (Vannes, 1905), 192.

lo de Dios al hombre, es también un milagro, porque Dios crea de la nada. Basta que el Señor hable para que las cosas lleguen a la existencia (cfr. Gn 1.3). La creación debe a Dios no solamente su existencia sino también su subsistencia, pues sin la acción poderosa y misericordiosa de Dios la naturaleza dejaría de existir: les retiras el aliento y vuelven al polvo Sal 104, 29). En efecto, cada instante de la tierra y de los seres que en ella existen es una acción gratuita de Dios, esto es lo que se llama conservación. De modo que la conservación de la creación implica el hecho de que el Señor continúa creando, de modo que podemos afirmar que, si no es por el amor y la gracia de Dios, las cosas dejarían de existir.

Pero si es regalo y es milagro para nosotros, tenemos una responsabilidad. Ahora nos tenemos que preguntar ¿Cómo cumplimos esta responsabilidad? Si nosotros miramos que el Señor nos dio ese regalo, no lo vamos a estropear. Acá viene el descubrimiento de una misión nuestra con la creación y es su cuidado. La creación en calidad de regalo, de milagro, de gracia, adquiere un sentido trascendente que lleva a descubrirla como parte integral del proyecto de Dios sobre la humanidad. La creación, hecha por la Palabra de Dios, tiene también una misión, lo cual la hace una realidad dinámica.

La misión de la creación, según San Juan Eudes, posee dos objetivos: de una parte, debido a su naturaleza de ser palabra de Dios, nos habla de Dios: una sima grita a otra sima (Sal 41, 8), los cielos cantan la gloria de Dios... sin que hablen, sin que pronuncien, sin que resuene su voz (Sal 18, 2-4). La palabra que nos anuncia habla del amor grande de Dios por cada uno de nosotros, son palabras que nos conducen a amar a Dios. El otro objetivo de la creación es dar gloria a Dios, pues todo fue creado por él y para él (cfr. Col 1.16). Toda la creación está destinada a dar gloria a Dios. A partir de esta realidad surge el cuestionamiento de cómo nosotros, como seres humanos y parte de la creación colaboramos activamente con esta doble misión de la creación.

#### La encarnación

La encarnación es un punto clave en la espiritualidad eudesiana. San Juan Eudes afirma que la encarnación es el milagro principal, base de los grandes milagros en la vida de Jesús, pues sin este milagro no existiría la Navidad, ni el anuncio de los ángeles a los pastores, ni la infancia de Jesús, ni la predicación, ni milagros, ni pasión, ni muerte, ni resurrección, ni eucaristía. ni sacerdocio: "nos ha entregado aún su propia persona en la Encarnación, dándonos su vida entera, con todos sus instantes, pensamientos, palabras y obras que ha consagrado sin reserva a nuestra salvación eterna"3.

La encarnación tiene una implicación ecológica puesto que el Señor tomó la naturaleza humana, esto es, se hace parte de nuestra realidad

<sup>3</sup> Eudes, *OC I, 221* 

creada. El Señor al encarnarse hace suyo el barro de la tierra, y la creación entera, lo que produce un impacto fuerte a todo el cosmos, pues toda la tierra queda llena de la presencia física de la Palabra hecha carne. San Juan Eudes tiene muy presente la afinación bíblica: todo ha sido hecho por él y sin él no existe nada de cuanto fue hecho (Jn 1.3). La consecuencia es clara: La creación ha sido creada por la Palabra de Dios y para la Palabra de Dios, que se hizo carne, por tanto, la existencia de la creación no puede ser cortada de la realidad de Cristo, esto es, del mundo de la gracia y del mundo de la gloria.

El mundo es creado por el amor de Dios, que es simbolizado por san Juan Eudes en el corazón de Jesús. Se trata del mundo de la naturaleza, del mundo de la gracia y del mundo de la gloria. Este principio eudesiano es el punto clave para entender la espiritualidad ecológica, pues si el origen de la creación es el Corazón de Jesús. toda la naturaleza está impregnada de este sello de su amor, y toda la naturaleza está destinada (misión) a dar gloria a Dios. Es una ecología integral, puesto que todo lo que existe, procede del corazón de Jesús, todas las cosas brotan del amor del corazón de Jesús. Semejante afirmación invita a descubrir cómo el corazón de Jesús. el amor de Jesús nos lleva a tomar conciencia de la necesidad de amar la naturaleza y amar la creación pues son obra de Dios, regalo de Dios, milagro del amor de Dios.

En el Evangelio encontramos también la escena de la transfiguración que nos lleva a pensar en un detalle: el rostro de Jesús se llenó de luz (la gloria de Dios), pero ahí no se detuvo la transfiguración, sino que también incluyó los vestidos del Señor. Se trata entonces de una transfiguración de la creación, de la naturaleza.

En las meditaciones de san Juan Eudes sobre el Corazón de Jesús encontramos cinco verbos importantes: purificar, iluminar, transformar, santificar y divinizar<sup>4</sup> que pueden igualmente ser extendidos a la creación a partir del misterio de la encarnación, que espera la manifestación de los hijos de Dios. Aquí podemos descubrir nuestros compromisos con la creación, que proceden del mundo de la gracia y del proyecto de Dios sobre sus creaturas, de tener un cielo nuevo y tierra nueva, para lo cual hay que comenzar desde ahora este trabajo.

#### El bautizado frente a la creación

La creación de Dios es milagro, regalo, responsabilidad para todos. Para san Jun Eudes existe la urgencia de que todos vivamos nuestro bautismo frente a la creación. Según el pensamiento de san Juan Eudes, por el bautismo hemos pasado a ser parte del cuerpo de Cristo. Entonces tenemos igualmente las mismas funciones de Cristo, esto es, estamos llamado a continuar y completar la vida de Jesús en esta tierra<sup>5</sup> de modo que tenemos la misión también nosotros

<sup>4</sup> Eudes, OC VIII, 350-351.

<sup>5</sup> Juan Eudes, obras completas I, ed. Lafolye Fréres (Vannes, 1905), 161 -164.

junto con la creación de dar gloria a Dios en el tiempo y en el espacio.

La creación, que salió del corazón de Jesús, proclama el amor de Dios, de modo que tenemos que responder con amor, lo cual incluye el papel del bautizado de respetar, promover, cuidar y estar en armonía con la creación: Todas las creaturas son otras tantas lenguas y voces que nos predican el amor ...... el cielo y la tierra no se cansan de gritarme que ame a Dios6. Hay que escuchar el grito que ame a Dios y contribuir a que la creación dé gloria a Dios, para lo que podemos aplicar los cinco verbos purificar, iluminar, transformar, santificar y divinizar.

## La gloria de Dios

El mundo de la gloria. La gloria es la fuerza y la luz que nos llega de Dios, porque en el fondo es el oficio eterno de las tres personas de la Trinidad que se aman eternamente y se dan gloria eternamente. Si la creación ha sido hecha por Dios con una misión doble de hablarnos de Dios y la belleza de Dios (cosmos y mundo) hemos enmudecido la creación. Y otra de las misiones de la creación es que, dé gloria a Dios, pero los ríos están contaminados, lo cual no da gloria a Dios.

San Juan Eudes enfatiza en su espiritualidad la realidad de la misericordia. Basado en san Agustín propone una etimología de la palabra latina misericordia como originada en el corazón: *miser* (miserable), *cordia* (corazones) es decir, corazones que se apiadan de los miserables, o esta otra forma: *mi*-

seri (para el miserable) cor (corazón), un corazón para el miserable. De esta manera afirma que la misericordia es llevar en el corazón, por compasión, las miserias de los miserables<sup>7</sup>.

La situación a la que hemos llevado la creación es preocupante, basta mirar la contaminación, el calentamiento global, la destrucción de bosques, entre otros elementos. Como humanos tenemos una responsabilidad de misericordia con la creación. Según san Juan Eudes no es suficiente tener pensamientos, afirmaciones o buenos deseos, sino que hay que pasar de la voluntad al efecto<sup>8</sup>.

A manera de conclusión se puede, entonces, hablar de la praxis ecológica de la espiritualidad del Corazón, como responsabilidad frente a este don de Dios. Es urgente idear cómo ser fieles a la misión de respetar y mostrar misericordia con la creación. Igualmente, con el despertar de la conciencia ecológica asumir la misión nuestra de ser liberadores de la creación, como agentes de purificación, de transformación. De iluminación de la creación para llevarla a un estado que proclame el grito de amor y dé gloria de Dios.

#### Referencias

Juan Eudes, obras completas I, ed. Lafolye Fréres (Vannes, 1905)

Juan Eudes, obras completas VIII, ed Lafolye Fréres (Vannes, 1908)

<sup>7</sup> Eudes, *OC VIII*, 53. 8 Ibid.

<sup>6</sup> Eudes, OC VIII, 348.

#### LA ECOLOGÍA INTEGRAL EN EL MINUTO DE DIOS

Mg. Jhon Mayor Director Instituto Bíblico Pastoral Latinoamericano

La crisis ecológica se vislumbró muy bien en el famoso artículo<sup>1</sup> de Lynn White de 1967 en la revista Science. El texto es icónico porque presenta una mirada histórica al problema ambiental que se ha ido aqudizando con el paso del tiempo y en el que se puede ver como autor principal de la crisis al ser humano, y este para White, cristiano. Lo propio hizo el Papa Francisco en Laudato Si (2015), al describir la gravedad de la crisis ecológica en la actualidad e insistir en que esa situación es evidencia de una crisis antropológica y no únicamente de una confesión religiosa. No obstante, a pesar de sus diferencias, los textos de White y de Francisco coinciden en dos puntos: Que la crisis ambiental es una realidad que cada día va provocando daños irreparables al sistema natural del planeta y que el ser humano es el principal causante de esta terrible situación.

Siendo la crisis ecológica reflejo de una crisis humana, es necesario entonces hablar de dos crisis, "una ambiental y otra social, las cuales no pueden verse por separadas" (LS, No139), por eso dice Francisco, la urgencia de "una conversión integral" (LS, No137) que necesariamente deber ser "interior" (LS, No217). Ahora bien, si la crisis

ecológica es resultado de una crisis humana, es decir, del ser humano que entendió mal su papel en la creación, el Papa Francisco hace un reconocimiento que es preciso mencionar y asumir no solamente como un *mea culpa* (que le daría la razón a White) sino también como una oportunidad para reorientar el quehacer y el hacer del creyente como imagen de Dios:

"Una presentación inadecuada de la antropología cristiana pudo llegar a respaldar una concepción equivocada sobre la relación del ser humano con el mundo. Se transmitió muchas veces un sueño prometeico de dominio sobre el mundo que provocó la impresión de que el cuidado de la naturaleza es cosa de débiles. En cambio, la forma correcta de interpretar el concepto del ser humano como «señor» del universo consiste en entenderlo como administrador responsable" (LS, No116).

De esa inadecuada antropología cristiana deriva en parte la doble crisis que tenemos hoy, la cual desdibuja cada vez más la imagen del "hombre artista" como lo dijese san Buenaventura, es decir, la imagen del hombre que es capaz de crear y moldear el ambiente natural. Asumir que necesitamos cambiar la concepción antropológica de un ser humano dominador de la creación y superior al resto de la creación, es reconocer que somos parte del cosmos y no dominadores. Cambiar esa concepción nos

<sup>1</sup> El artículo tiene por título: "Raíces históricas de nuestra crisis ecológica"

permitirá redireccionar la relación de poder que hemos establecimos con todo lo creado y que nos hizo olvidar que "todo está conectado". Lo anterior no significa que el ser humano no pueda pensar, crear o transformar, en efecto debe hacerlo, el objetivo final era no perder la conexión con la creación. Pero dado que "el ser humano se declara autónomo de la realidad y se constituye en dominador absoluto, la misma base de su existencia se desmorona (LS, No117). Y ese desmoronamiento del planeta es lo que estamos experimentando. De ello dan cuenta los noticieros, informes y conferencias.

Ante ese llamado urgente de Francisco a una conversión ecológica, en la que se debe tener presente que "no habrá una nueva relación con la naturaleza sin un nuevo ser humano. [Porque] no hay ecología sin una adecuada antropología" (LS, No118), el Papa nos presenta un gran desafío, propio de una sociedad industrializada, tecnocientífica y mercantilizada que, con frecuencia, ve solamente riqueza en los recursos naturales y no vida, belleza, bondad, armonía: Ver en la creación un acto amor, pues "el universo no surgió como resultado de una omnipotencia arbitraria, de una demostración de fuerza o de un deseo de autoafirmación. La creación es del orden del amor" (LS, No77). A ese acto de amor que es la creación misma y sus valiosos recursos naturales debemos responder con amor. Y por amor hay que entender acciones cotidianas de nuestra vida que reflejen un

cambio auténtico por el cuidado del planeta.

Deseosos de atender a este urgente llamado del planeta (no únicamente del Papa) la Obra Minuto de Dios ha querido responder propositiva y activamente al necesario cambio en el estilo de vida y la reconstrucción de una antropología ecológica. Es así como en el año 2020, en lo que se denominó el "año Laudato Si", donde se conmemoraban los 5 años de la misma encíclica, la Facultad de Estudios Bíblicos, Pastorales y de Espiritualidad - FEBIPE, desarrolló espacios alrededor del tema y creó el plan estratégico para dinamizar el año Laudato Si', el cual tiene como propósito responder al llamado del Papa de "conversión, generando procesos de información, formación, conformación y transformación, a partir de su identidad, vocación y misión, las sinergias que puede establecer internamente con otras dependencias de UNIMINUTO y las entidades de la Obra Minuto de Dios" (2020, p. 4). Como se puede observar la intención de la Facultad no es solamente hablar del tema ecológico, sino también generar acciones que contribuyan al cambio.

Dentro de este ambiente del año "Laudato Si" se hizo el lanzamiento del "camino de la ecología integral en el Minuto de Dios"<sup>2</sup>, un espacio en que se pudo conocer sobre la plataforma Laudato si y tanto el apoyo como las comprensiones sobre la ecología integral en el Minuto de Dios en cabeza

<sup>2</sup> Este evento fue organizado por el Centro Rafael García Herreros (CRGH) y se llevó a cabo el 4 de agosto de 2021.



Inauguración del Agroparque Sabio Mutis

https://elcampesino.co/nuevo-jardin-botanico-en-colombia/

de varios de sus representantes eclesiásticos. En ese evento el P Diego Jaramillo Cuartas decía que "en el Minuto de Dios la ecología integral se asume por un respeto profundo al hombre". A lo que también se podría sumar que ese respeto al hombre es también una muestra de amor a la creación de Dios. Ahora bien, lo que comenzó como una respuesta para dinamizar el "año Laudato Si" a nivel de Facultad, se ha convertido en el punto de partida de una necesaria apuesta en toda la Obra Minuto de Dios a la que se han venido sumando también la provincia eudista de El Minuto de Dios, UNIMINUTO y confiamos que lo harán todas las entidades que conforman la OMD.

Este camino de ecología integral ha venido calando hondo en la vida de la OMD, al punto que la Provincia Eudista Minuto de Dios (PEMD), en su plan pastoral ha titulado la línea de acción 9 como: "ecología integral y pastoral social", con la que busca responder

al llamado de la tierra y de los seres humanos del planeta, en especial de los más vulnerables. De la misma manera ha respondido UNIMINUTO al proponer la creación de una política ambiental y en especial incluir -con la ayuda del Centro Rafael García Herreros (CRGH)- en la Cátedra de Práctica en Responsabilidad Social, el módulo de ecología integral<sup>3</sup> en el que los estudiantes que toman estos cursos transversales pueden conocer la necesidad de asumir un camino ecológico para la vida. Precisamente el reto que UNIMINUTO está asumiendo es lograr que en 7 años se pueda consolidar al interior de la Institución un estilo de vida sustentable. De lo que se trata no es únicamente hablar del tema y su importancia (nadie lo discute), la finalidad como lo expresó el plan estratégico de la Facultad es responder al llamado de conversión, pero con acciones que permitan una

<sup>3</sup> El módulo se creó en el año 2021 y se empezó a desarrollar en el año 2022. Para el primer semestre del año 2022 han participado ---- estudiantes y para el nuevo semestre se han sumado otros

transformación de vida en armonía con el planeta.

Aunque por el momento se podría hablar de decisiones institucionales y actividades que aportan significativamente al proceso de conversión en ecología integral y sus procesos de información, formación y transformación, el camino por recorrer es largo y los obstáculos por superar varios. Sin embargo, el camino que se ha iniciado significa mucho en este deseo por una humanidad reconciliada con la creación. Si el problema a la grave crisis ambiental tiene una raíz humana, por la errada concepción antropológica que llevó al ser humano a creerse superior a la creación, los pasos que se empiezan a dar en este camino de conversión y reconciliación son una respuesta al llamado urgente de salvación de la creación.

Este llamado a una conversión ecológica está dirigido a todos los que aún no han comprendido tanto "la fragilidad de la naturaleza que Dios nos ha confiado" (LS, No78) como la importancia de su cuidado para convertirla en casa común. De ahí la importancia de tomar cartas en el asunto en acciones puntuales, por ejemplo, ser conscientes del compromiso moral que exige el consumo y la necesidad de cambiar estilos de vida poco o nada respetuosos con el planeta y que cada día causan impactos -algunos irreversibles-. Y como respuesta a esto UNIMINUNTO se ha propuesto una gran meta: En los próximos 7 años lograr implantar un estilo de vida sustentable. Otro desafío, que a la vez es una invitación, es que la conversión ecológica exige una espiritualidad volcada hacia el interior de la persona, pues sólo desde allí es posible ver con nuevos ojos la creación.

El camino de la ecología integral, entiéndase un camino hacia nosotros mismos y nuestra espiritualidad, en la OMD no es un proyecto pasajero ni una moda que busca igualarse al resto de lenguajes de carácter ambiental que también asumen esta causa. El camino de la ecología integral es una apuesta por un cambio total de vida que tiene implicaciones prácticas y estructurales.

#### Referencias

Francisco, S. (2015). *Laudato Si.* Vaticano: Editorial Vaticana.

Plan estratégico de la Facultad de Estudios Bíblicos Pastorales y de Espiritualidad, FEBIPE para dinamizar el año "Laudato Si. Septiembre 2020 – septiembre 2021 (2020). Documento de trabajo.

Propuesta de apoyo para dinamizar el "año Laudato Si" para la Cátedra Práctica de Responsabilidad Social (2021). Documento de Trabajo

Memorias del evento "Plataforma de acción año Laudato Si". El camino a la ecología integral en el Minuto de Dios (2021). Documento de trabajo.

### RELACIÓN ENTRE LA IMAGEN DE DIOS Y EL CUIDADO DE LA TIERRA

Dr. Héctor Molano Profesor Instituto Bíblico Pastoral Latinoamericano - IBPL

El tema ecológico ha estado en boca de la sociedad con mucha fuerza en los últimos años sobre todo por los continuos deshielos, las inundaciones y los incendios forestales; estos eventos evidencian que nuestra casa común, la tierra, grita a voces por salvación. Infortunadamente, la humanidad en su afán de consumo y explotación es la primera de las fuentes amenazantes al planeta. Se considera que estamos explotando al mundo en más de un 70% de lo que la tierra nos puede dar para vivir1, así pues, hacia el año 2030 habremos llegado a elevar la temperatura del planeta2 de tal forma que podría ser el principio del fin.

La detención del desastre terrenal tiene que ser una tarea de todos los habitantes de esta hermosa casa común, así que tenemos gran responsabilidad para que esto sea una realidad en un futuro cercano. Frente a esta situación es pertinente preguntarse, ¿dice Dios algo al respecto? Aquí es relevante recordar que los cristianos consideramos a la Biblia como la palabra inspirada de Dios, el lugar en donde ha quedado manifestado su

deseo para la humanidad, qué creer y también cómo vivir, cómo comportarnos con los demás y por supuesto, pautas para el cuidado de la tierra.

Para este corto escrito, quiero referirme particularmente a los conocidos relatos de creación, manifestados en especial en Génesis 1 y 2. Vale la pena recordar que estos dos capítulos han sido analizados desde la óptica de dos escuelas diferentes, aunque también pudiera decirse que el capítulo 2 es una profundización, o el "zoom" al evento creador de la humanidad. Lo que une a estos dos relatos es el deseo que tuvieron los escritores bíblicos de plasmar cómo la creación inició.

El primer capítulo de Génesis narra cómo el proceso creador se fue dando hasta terminar en el glorioso día de reposo. Cada uno de los días presenta un acto formador y creador por parte de *Elohim*<sup>3</sup>. Para el capítulo 2, el autor bíblico se va a concentrar más par-

<sup>3</sup> Para facilitar la lectura de palabras hebreas se usa una transliteración ecléctica.



https://www.vidaysalud.com/el-22-de-abril-es-el-dia-de-la-tie-rra-aprende-a-cuidarla/



<sup>1</sup> The World Counts, «Negative Effects of Consumerism - Problems With Consumerism», accedido 18 de agosto de 2022, https://www.theworldcounts.com/challenges/planet-earth/state-of-the-planet/number-of-consumers.

<sup>2 «</sup>How Much Time Do We Have to Save the Planet?», The Face, accedido 18 de agosto de 2022, https://theface.com/society/time-to-save-the-planet-climate-change-environment-emissions-society.

ticularmente en el hombre, el cómo fue formado y cómo llegó a ser pareja. Las indicaciones, tanto del capítulo 1 como el capítulo 2 a la humanidad, serán la guía para esta reflexión.

Hacia el versículo 27 del capítulo 1. el autor bíblico menciona: "Creó. pues, Dios al ser humano a imagen suya, a imagen de Dios lo creó, macho y hembra los creó"4; debe entonces quedar claro para los creyentes que el ser humano es la representación del Creador (cf. 1Jn 4,20). Así pues, la humanidad deberá seguir el ejemplo de la divinidad. Para el versículo 28 la Biblia dice "Y los bendijo Dios con estas palabras: "Sed fecundos y multiplicaos, y henchid la tierra y sometedla; mandad en los peces del mar y en las aves del cielo y en todo animal que repta sobre la tierra.". La voz de Dios bendice al hombre. lo hace dando órdenes particulares: una que tiene que ver con la reproducción y el llevar la imagen de Dios a todo lugar, y la otra que tiene que ver con el trato que debe dársele a la tierra. Para la tierra el autor bíblico usa la expresión jaares diferente de adamah que también puede ser traducido por tierra, no obstante, aquella está mostrando todo el mundo, el globo terráqueo sin ninguna limitación o barrera5.

Los verbos utilizados por el escritor bíblico para expresar el mandato de Dios a la humanidad con referencia a la tierra en el capítulo 1, son: umilu wekibshuja. El primer verbo "llenar" (ml'6) no parece ser un problema por el antecedente de multiplicarse, así que, es evidente que se refiere a la reproducción de la humanidad mediante el nacimiento de hijos, pero el segundo verbo puede presentar cierta connotación negativa, en especial por algunas traducciones como someter, sojuzgar, subyugar. Estos verbos pueden llevar una carga semántica7 que generalmente es negativa, pues los hace ver como acciones abusivas. Desde el hebreo este verbo es de difícil definición, sin embargo, como ejemplo pudiera decirse que es tomar posesión (cf. Jos 18,1). Algunos autores dicen que en estos versículos (26-28) está el ideal máximo de la humanidad de que cada persona es el legislador del mundo<sup>8</sup>.

Para el capítulo 2 de Génesis en el versículo 15 el texto dice: "Tomó, pues, Yahvé Dios al hombre y lo dejó en el jardín de Edén, para que lo labrase y cuidase." Aquí es importante aclarar que la Biblia menciona que Dios preparó un lugar especial para ubicar al hombre, llamado el huerto o jardín en

<sup>4</sup> Las citas bíblicas corresponden a la Biblia de Jerusalén

<sup>5</sup> G. Johannes Botterweck, Helmer Ringgren, y Heinz-Josef Fabry, Theological Dictionary of the Old Testament: Volume VII (Wm. B. Eerdmans Publishing, 1974), 54.the Kittel-Friedrich Theological Dictionary of the New Testament, has been to New Testament studies. Beginning with father, and continuing through the alphabet, the TDOT volumes present in-depth discussions of the key Hebrew and Aramaic words in the Old Testament. Leading scholars of various religious traditions (including Roman Catholic, Lutheran, Reformed, Anglican, Greek Orthodox, and Jewish

<sup>6</sup> Raíz verbal.

<sup>7 &</sup>quot;What Does 'Semantically Loaded' Mean | Perception Academy», https://perceptionacademy.com, accedido 18 de agosto de 2022, https://perceptionacademy.com/what-does-semantically-loadedmean-and-how-to-detect-utilize-semantic-loadedness

<sup>8</sup> Botterweck, Ringgren, y Fabry, Theological Dictionary of the Old Testament, 54.the Kittel-Friedrich Theological Dictionary of the New Testament, has been to New Testament studies. Beginning with father, and continuing through the alphabet, the TDOT volumes present in-depth discussions of the key Hebrew and Aramaic words in the Old Testament. Leading scholars of various religious traditions (including Roman Catholic, Lutheran, Reformed, Anglican, Greek Orthodox, and Jewish

el Edén. Este es un espacio, visto por lo profetas como de gran fertilidad<sup>9</sup> (cf. ls 51,3). Mirando las acciones ordenadas por el Creador al hombre leobdah uleshomrah, se puede acotar que el primer verbo "labrar" puede ser traducido como trabajar, es muy interesante observar que el mismo verbo es usado en el libro de los números para referirse a la labor desempeñada en el tabernáculo (cf. Num 4,23; 4, 47, 8,11 etc.), esto es, trabajo para Dios particularmente y en el servicio de adoración a él. El segundo verbo "cuidar" incluye traducciones como preservar, proteger, mantener; dicho verbo también es ampliamente usado en las acciones que hacen levitas y sacerdotes para el cuidado del tabernáculo (cf. Num 4,23; 4, 47, 8,11 etc.).

Retornando al capítulo 1, es importante revisar la conexión que tiene los versículos 26 al 28<sup>10</sup>:

#### <sup>26</sup> Y dijo **Dios**:

"Hagamos al ser humano a nuestra imagen, como semejanza nuestra, y manden en los peces del mar y en las aves del cielo, y en las bestias y en todas las alimañas terrestres, y en todos los reptiles que reptan por la tierra.

### <sup>27</sup> Creó, pues, **Dios**

al ser humano a imagen suya, a imagen de Dios lo creó, macho y hembra los creó.

<sup>28</sup> Y los bendijo **Dios** 

con estas palabras: "Sed fecundos y multiplicaos, y henchid la tierra y sometedla; mandad en los peces del mar y en las aves del cielo y en todo animal que repta sobre la tierra."

Como puede observarse en la distribución presentada, los dos primeros versículos resaltan, tanto en el decir como en el crear, que Dios está haciendo su imagen, el hombre será su representante. En el tercer versículo, el 28, no aparece la palabra imagen, sino que el Creador se dirige a la imagen, esto es, habla a su representante para que éste siga haciendo la obra que Dios ha hecho, ordenar la tierra y llenarla (cf. Gen 1,2 Dios dará forma y llenará el caos). Al final del capítulo llega el regocijo de Dios por lo que ha hecho, "Vio Dios cuanto había hecho, y todo estaba muy bien. Y atardeció y amaneció: día sexto." El accionar de Dios sobre el caos, fue visto como bueno, Él ya había hecho producir la tierra de hierba verde, frutos, y que de los ríos y mares surgieran los animales (cf. vv. 11 y 20). Esto es lo que el Creador hace, así pues, su imagen, su representante debería actuar en esa misma línea, hacer que la tierra produzca: lo cual debe ser desarrollado con el esfuerzo del trabajo que será gratificante. Aquí es pertinente aclarar que el trabajo no es un castigo, sino la forma en que manifestamos la obediencia a Dios como trabajadores en su obra (comparar con los textos de Números), el trabajo es el "gozoso llamado del hombre"11. Así que la

<sup>9</sup> R. Laird and Archer Harris Gleason L. And Waltke, Bruce K., Theological Wordbook of the Old Testament VOL. 2 (Moody, 1980), 647.

<sup>10</sup> Negritas añadidas. La distribución de las frases obedece a un primer arreglo sintáctico del texto resaltando las acciones divinas sobre el hombre.

<sup>11</sup> Hector Hernán Molano Molano Cortés, «Ministerio y Teología del Trabajo», Reforma Siglo 21, 2011.

manifestación de la imagen de Dios en el hombre estará reflejada en la obediencia al mandato de llenar la tierra y someterla. Según lo visto en el capítulo 2, ese sometimiento, sería el labrar y el cuidar la tierra, verbos que no tienen aquella concepción o carga negativa que tiene el sojuzgar o someter.

Otro punto digno de mención es la relación existente entre adamah y adam, este último es el sustantivo usado por el escritor bíblico al referirse a la creación de la humanidad (cf. Gen 1,27). La adamah es la tierra cultivable o terreno en el que se coloca especial cuidado<sup>12</sup>, de ahí toma Dios para formar a la humanidad Gen 2,7 "Entonces Yahvé Dios formó al hombre con polvo del suelo. e insufló en sus narices aliento de vida, y resultó el hombre un ser viviente" aquí traducido como suelo. Como puede verse las dos palabras se parecen, solo diferenciadas por una "m" (mem) y una "h" (je); bien pudiera traducirse la palabra adam como "de la tierra", "terráqueo", "terruzco", mostrando así la profunda relación existente entre el hombre v la tierra. De ella, el hombre obtendrá lo necesario para sostenerse (cf. Gen 1,30) por lo que deberá cuidarla y sustentarla; dañar la tierra implica dañar al que habita en la tierra, al que proviene de ella y vive en ella.

En conclusión, el hombre está en la tierra para cuidarla, porque de

12 R. Laird and Archer Harris Gleason L. And Waltke, Bruce K., Theological Wordbook of the Old Testament VOL. 1 (Moody, 1981), 10. ella depende; para trabajar en ella de manera gozosa, disfrutando de lo que Dios a través de ella le provee. Y finalmente, la relación existente entre el hombre y la tierra refleja adecuadamente la imagen de Dios en el hombre. Así como Dios trabajó para disfrutar de lo que hizo al mirarlo, así como preparó un lugar especial para el hombre (el Edén), asimismo el hombre como representante de Dios en la tierra debe trabajar en ella para disfrutar de su obra y esto solo lo hace cuando verdaderamente organiza y crea como lo hizo Dios, para preparar un mejor lugar, un Edén, para los vivientes y sus descendientes. El cuidado del planeta es un claro reflejo de la muestra de la imagen de Dios en el hombre, no hacerlo, dañar la tierra, no cuidarla. no tener el deseo de crear un lugar apacible en ella se convierte en un alejamiento de la imagen que Dios nos ha proporcionado y por lo tanto en pecado.

### **Bibliografía**

Botterweck, G. Johannes, Helmer Ringgren, y Heinz-Josef Fabry. Theological Dictionary of the Old Testament: Volume VII. Wm. B. Eerdmans Publishing, 1974.

Counts, The World. «Negative Effects of Consumerism - Problems With Consumerism». Accedido 18 de agosto de 2022. https://www.theworldcounts.com/challenges/planet-earth/state-of-the-planet/number-of-consumers.

Harris, R. Laird and Archer, Gleason L. And Waltke, Bruce K. Theological Wordbook of the Old Testament VOL. 1. Moody, 1981.

——. Theological Wordbook of the Old Testament VOL. 2. Moody, 1980.

The Face. «How Much Time Do We Have to Save the Planet?» Accedido 18 de agosto de 2022. https://theface.com/society/time-to-save-the-planet-climate-change-environ-ment-emissions-society.

Molano Cortés, Hector Hernán Molano. «Ministerio y Teología del Trabajo». Reforma Siglo 21, 2011.

https://perceptionacademy.com. «What Does 'Semantically Loaded' Mean | Perception Academy». Accedido 18 de agosto de 2022. https://perceptionacademy.com/what-does-semantically-loaded-mean-and-how-to-detect-utilize-semantic-loadedness.

### **EN RUTA Y EN RED:** LA SINODALIDAD EUDISTA DE LA ECOLOGÍA INTEGRAL



https://cdn.pixabay.com/photo/2018/10/07/10/23/human-3729591\_1280.jpg

#### Mg. Alirio Cáceres

La Provincia Eudista del Minuto de Dios - nuestra provincia - le está poniendo el corazón a la tarea de cuidar la creación. Inspirados en el Corazón de Jesús y María estamos asumiendo el reto de una conversión ecológica que nos mueva y nos conmueva hasta llegar a tener los mismos sentimientos de Cristo Jesús Nuestro Señor (Fil 2, 5). El efecto evidente de esta profunda comunión con el Evangelio no será otro que aprender a vivir en hermandad y amistad social en este planeta azul, que es nuestra casa común.

A partir de las diversas obras que el Espíritu Santo ha suscitado en la Provincia vamos a iniciar un viaje para aproximarnos a la vivencia de la ecología integral propuesta por el Papa Francisco en las encíclicas Laudato

si, Fratelli Tutti y la exhortación post sinodal Querida Amazonia. La "partitura" que todos vamos a interpretar para ejecutar la melodía de nuestro testimonio cotidiano es la Plataforma de Acción Laudato si'. Eso implica que, si bien cada obra, es como un instrumento musical diferente, al final todos debemos sonar como una orquesta. Es una sinfonía que tiene como director el legado del Padre Rafael García Herreros y como auditorio, el amplio mundo que clama por un desarrollo integral y sustentable para gozar de la vida buena y desbordante que el Buen Pastor nos ofrece.

Esta imagen artística refleja el reto de articular la unidad desde la diversidad. Queremos vivir una auténtica experiencia de sinodalidad y por ello, al celebrar el cumpleaños 90 de nuestro amado Padre Diego Jaramillo, le hemos regalado el propósito como Provincia de transitar la Ruta Eudista de la Ecología Integral. La RE-DEI (por sus iniciales) es un presente para quien nos ha inspirado a ser custodios de la creación desde nuestra identidad y carisma eudista. Signo de ello es que el pasado 16 de mayo quedó inaugurado el Sendero Laudato si' que conduce al Bosque Diego Jaramillo, en el Agroparque Sabio Mutis. Allí tenemos un escenario para contribuir a la "sembratón" pero, ante todo, un signo visible de este camino que estamos emprendiendo para vivir a plenitud nuestra vocación y misión como cuidadores de la vida en nuestra casa común para que se convierta en un hogar común.

El relato catequético de la comunidad lucana, en el que Jesús resucitado sale al encuentro de los discípulos de Emaús, nos sirve de referencia: ¿No sentíamos arder nuestro corazón mientras nos hablaba por el camino y nos explicaba la Escritura? (Lc 24, 32)

Mientras asumimos la inmersión en la Plataforma de Acción Laudato si', para transitar el camino a la Ecología Integral con un sentido profundamente eucarístico, tendremos que escuchar al Maestro y comprender las implicaciones de su Reino de amor hecho servicio misericordioso.

### El primer paso

Cada una de las comunidades eudistas vamos a inscribirnos en www. plataformadeaccionlaudatosi.org invitaremos a que colaboradores, asociados, estudiantes, docentes, es decir, toda persona implicada en la evangelización de la Provincia suscriba con su familia la intención de vivir la ecología integral.

No estamos solos. El Dicasterio para la Promoción del Desarrollo Humano Integral ha previsto un "viaje" de siete años para avanzar en siete objetivos Laudato si' en siete sectores (niveles) de organización eclesial. Muchas comunidades en el mundo están inscribiéndose para contribuir a un "jubileo" de la creación. De hecho, el simbólico número siete apunta a rescatar el sentido del descanso de la tierra, el perdón de las deudas, la liberación de los esclavos en un claro reconocimiento de la soberanía y sabiduría de Dios.

Los siete objetivos Laudato si' (OLS) quardan relación con los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ODS):

1) Responder al clamor de la hermana Madre Tierra 2) Responder al clamor de los más pobres 3) Promover una economía ecológica 4) Adoptar un estilo de vida sustentable 5) Impulsar una Educación Ecológica 6) Encarnar un Espiritualidad Ecológica 7) Consolidar comunidades resilientes y empoderadas

Evidentemente, los siete niveles tienen relación con los ambientes de apostolado que tiene la Provincia Eudista Minuto de Dios: 1) Familias 2) Parroquias 3) Universidades y colegios 4) Organizaciones, asociaciones, ONG, movimientos 5) Empresas 6) Centros de salud 7) Congregaciones religiosas.

Si bien es cierto, el horizonte de la Plataforma de Acción Laudato Si' es de siete años, nuestra Provincia le apunta a dar el impulso inicial en este trienio. Aplica aquí el proverbio africano: "Si quieres ir rápido, ve solo. Si quieres llegar lejos, ve acompañado". Nos interesa avanzar en compañía, en sinodalidad, logrando que la orquesta eudista interprete una misma melodía, encienda corazones para animar la fiesta de la fraternidad y ponga a danzar a muchos al ritmo de la ecología integral.

#### Los fundamentos

Al inicio del 2022, la Asamblea Provincial estableció unas mociones referidas a la opción por la ecología integral y la pastoral social:

- Pide a los Eudistas de la Provincia tomar conciencia de los avances y descubrimientos de la ecología integral, iluminados por las ciencias humanas y la Doctrina Social de la Iglesia, de manera que el pensamiento ecológico integral permee la vida y misión de la PEMD.
- Pide al Gobierno Provincial incentivar el conocimiento y la práctica de los principios y las orientaciones de la ecología integral, entendiéndola como el respeto a la Casa Común y a todos los seres vivos que la habitan y, de manera especial, al ser humano, llamado a la plenitud de hijo de Dios.
- Pide a todos los eudistas de la Provincia promover la escucha, el

- discernimiento y la respuesta al clamor de toda la creación y, de manera especial, a los seres humanos que estén en condiciones de vulnerabilidad
- Los Eudistas, solidarios con la Iglesia y la sociedad civil, se empeñan en asumir al ser humano en su dimensión de hermano de otros y coautor con ellos del desarrollo integral sostenible, desde la formación, la ayuda material y el trabajo digno.
- Los miembros de la PEMD se proponen aprovechar las posibilidades concretas del Agroparque Sabio Mutis y otras entidades comprometidas en esta línea en la OMD, como escuelas de ecología integral.

#### El concepto clave

En su etimología, la palabra ecología está referida a las relaciones dentro del hogar. En *Laudato Si*, el Papa Francisco incluye el adjetivo "integral" dada la necesidad de una mirada que "tenga en cuenta todos los factores de la crisis mundial" e "incorpore claramente las dimensiones humanas y sociales". (cf. LS 137) Una mirada integral e integradora de las relaciones de los seres creados por Dios, en la Tierra entendida como hogar (Oikos) común (cf. LS 141).

Esta innovación epistemológica nos traslada a comprender la realidad desde el lente de la complejidad. Es por eso por lo que, constantemente, Laudato Si insiste en que "todo está

intimamente relacionado" (LS 16,117, 138, 142, 220, 240). Por tanto, es necesario un diálogo entre la ecología ambiental, con la ecología económica, social, cultural y de la vida cotidiana, incluyendo la perspectiva de una ética del bien común y de la justicia entre las generaciones.

No se trata de "dos crisis separadas, una ambiental y otra social, sino (de) una sola y compleja crisis socioambiental" (LS 64). Por ello, el Papa Francisco afirma que, "un verdadero planteo ecológico se convierte siempre en un planteo social, que debe integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para escuchar tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres" (LS 47).

El ejemplo por excelencia de ecología integral es San Francisco de Asís, para quien "son inseparables la preocupación por la naturaleza, la justicia con los pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior". (LS 10)

## Algunos desafíos

- Iniciar un sondeo de las acciones de cuidado de la casa común en nuestra comunidad.
- Continuar indagando y sistematizando esta información para constituir una línea base 2022.
- Implementar una estrategia informativa y motivacional para dar los primeros pasos en la Plataforma de Acción Laudato si'
- Poner en marcha un proceso de formación en ecología integral desde la espiritualidad eudista.

Algunos temas pertinentes son: fundamentos de la Ecología Integral, metodología de la Plataforma de Acción Laudato si', bases bíblicas del cuidado de la casa común, Espiritualidad Eudista y Ecología Integral, Presupuestos ecoteológicos de la sostenibilidad, la Ecología Integral y el proceso de Evangelización, herramientas de Pastoral Ecológica, entre otros.

- Conformar instancias de diálogo y cooperación según niveles (familias, colegios, sedes de UNIMI-NUTO, parroquias, etc.)
- Crear espacios informativos y formativos temáticos (según intereses de estas redes internas de la PEMD)
- Implementar instancia de acompañamiento y coordinación de la línea de acción en los territorios.

#### En camino

La REDEI es una iniciativa profética. No se trata solamente de avanzar en la Ruta sino tejer Red entre las obras de la Provincia. Es un peregrinaje que toma la Ecología Integral como referente para en-red-darnos

En esta vivencia de sinodalidad, el Corazón de Jesús y María son la fuente para establecer un horizonte de sentido para responder al clamor de toda la creación y, de manera especial, a los seres humanos que estén en condiciones de vulnerabilidad. Por eso, la Espiritualidad de San Juan Eudes

debe estar en la raíz de todas las acciones orientadas a la vivencia de la ecología integral en la PEMD.

Dado que, en nuestra Provincia, hacemos hincapié en tres aspectos que fueron visualizados por san Juan Eudes: la Encarnación, la Misericordia y el Cristocentrismo, se trata de que la REDEI refleje una espiritualidad encarnada, que asume la corporalidad y la misión de transformar críticamente la historia según el querer de Dios.

"Mientras tanto, nos unimos para hacernos cargo de esta casa que se nos confió, sabiendo que todo lo bueno que hay en ella será asumido en la fiesta celestial. Junto con todas las criaturas, caminamos por esta tierra buscando a Dios, porque, «si el mundo tiene un principio y ha sido creado, busca al que lo ha creado, busca al que le ha dado inicio, al que es su Creador». Caminemos cantando. Que nuestras luchas y nuestra preocupación por este planeta no nos quiten el gozo de la esperanza" (LS 244)

## RESPONSABILIDAD COMPARTIDA CON LA CREACIÓN La carta a los Romanos en Laudato Si'

Mg. Manuel Tenjo Investigador del Centro Fuego Nuevo

En la carta encíclica Laudato Si', del papa Francisco¹, aparecen tres alusiones a la carta a los Romanos, mostrando diversas maneras de responsabilidad con la creación. El presente artículo busca señalar los elementos propuestos en el documento, su relación directa con la carta paulina y su aplicación en la Corporación Universitaria Minuto de Dios.

La responsabilidad de todos en el cuidado y sostenimiento de la "casa común" como reza el subtítulo de la encíclica *Laudato Si'*, conduce a descubrir que todos los seres humanos, tanto de manera individual como colectiva, debemos asumir compromisos concretos orientados a mitigar el

1 Francisco. Carta Encíclica *Laudato Sí*, *sobre el cuidado de la casa común*. Ed. Vaticana, Roma: 2015. Se puede leer y consultar en línea en: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefind-mkaj/https://www.oas.org/es/sg/casacomun/docs/papa-francesco-enciclica-laudato-si-sp.pdf

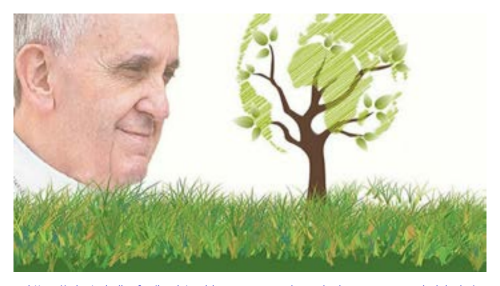
impacto negativo antes de llegar al punto de no retorno en la destrucción del planeta, al que recientemente ha hecho alusión el secretario general de Naciones Unidas António Guterres, para el año 2030.<sup>2</sup>

## Relación entre la carta a los Romanos y *Laudato Si'*

En tres ocasiones, el papa Francisco, cita la carta a los Romanos, en aspectos muy específicos, que, desde el punto de vista teológico, fortalecen la fundamentación del cuidado del planeta como "casa común". Veámoslos:

En el numeral 2 (de la Laudato Si'), se puede leer: "Esta hermana clama por el daño que le provocamos a causa del uso irresponsable y del abuso de los bienes que Dios ha puesto en ella", mostrando la relación cercana y fraterna con la creación, a la que esta-

2 Referencia en línea: https://unfccc.int/es/node/307746 (Consultado el 25-ago-2022).



https://minutodedios.fm/laudato-si-la-semana-por-la-ecologia-que-propone-la-iglesia/

mos haciendo daño, con una violencia devastadora por creernos soberanos. Por esta razón se pasa a afirmar que: "Por eso, entre los pobres más abandonados y maltratados, está nuestra oprimida y devastada tierra, que «gime y sufre dolores de parto>> (Rom 8,22)". Se evidencia que existe una relación estrecha entre los seres humanos y la creación, donde ambos se encuentran sometidos por la violencia del pecado, de manera que, Pablo escribe su clamor con estos términos: "La creación, en efecto, fue sometida a la vanidad, no espontáneamente, sino por aquel que la sometió, en la esperanza de ser liberada de la servidumbre de la corrupción para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios" (Rom 8,20-21). Se vislumbra la esperanza de la liberación de los "hijos de Dios" y la manera como contribuye directamente a la superación de la "vanidad" con la que ha sido sometida la creación. El ser humano, bajo la esclavitud del pecado, termina atando todo lo que tiene a su lado y dice respetar; en la dirección contraria, cuando las personas se han encontrado con Jesucristo y se han dejado liberar por su amor, genera dinamismos de liberación en todos los ambientes donde se encuentra. En la última opción está la fuerza para restaurar la creación con la que se relaciona intimamente.

Tanto en la carta a los Romanos (8, 20-22), como en *Laudato Si'* (2), se muestra la total relación, fraternidad y dependencia entre la creación y los seres humanos, haciendo que la esclavitud de uno destruya a la otra,

al mismo tiempo que la libertad de hombre contribuya a la sostenibilidad de la creación. Es una responsabilidad compartida, porque, como termina la conclusión 2: "Olvidamos que nosotros mismos somos tierra (cf. Gn 2,7). Nuestro propio cuerpo está constituido por los elementos del planeta, su aire es el que nos da el aliento y su agua nos vivifica y restaura".

En el numeral 12, de la contemplación de la creación y las orientaciones que realiza san Francisco de Asís sobre el manejo del huerto en el convento, el papa Francisco nos invita, basados en el libro de la Sabiduría y la carta a los Romanos, a asumir la creación como un misterio, al señalar: "«A través de la grandeza y de la belleza de las criaturas, se conoce por analogía al autor» (sb 13,5), y «su eterna potencia y divinidad se hacen visibles para la inteligencia a través de sus obras desde la creación del mundo» (Rom 1, 20)". El señalamiento apunta a que a través de la creación se puede descubrir al Creador, generando una unidad y comunión, donde ambos: la creación y el ser humanos (que es parte de ella), son lugar de la revelación de Dios y formas privilegiadas de su acción y presencia. A lo que la conclusión 12 afirma: "El mundo es algo más que un problema a resolver, es un misterio gozoso que contemplamos con jubilosa alabanza". De manera que, como san Pablo escribe en la carta a los Romanos, Dios Creador es cognoscible y relacionable por medio de su propia creación y el ser humano está en capacidad de entrar al misterio de Dios,

a través de las creaturas, respetándolas y promoviéndolas, porque se constituyen en mutuo crecimiento.

En el numeral 220, donde el papa Francisco invita a una conversión hacia la creación, como un compromiso que surge de la afirmación paulina de Rom 12, 1: "Los exhorto, pues, hermanos, por la misericordia de Dios, que ofrezcan sus cuerpos como una víctima viva, santa, agradable a Dios: tal será su culto espiritual", mostrando la necesidad de incluir en la espiritualidad cristiana el compromiso con la "casa común", buscando hacer "crecer las capacidades peculiares que Dios le ha dado, la conversión ecológica lleva al crevente a desarrollar su creatividad y su entusiasmo, para resolver los dramas del mundo, ofreciéndose a Dios «como un sacrificio vivo, santo y agradable» (Rom 12,1)". De hecho, la exhortación paulina es empleada por el papa Francisco para animar al compromiso con "los dramas del mundo", para asumir, con urgencia, la "responsabilidad que brota de su fe" con el cuidado y sostenimiento de la creación entera.

Tres exhortaciones sobresalen en Laudato Si": la primera, es la corresponsabilidad que existe entre la libertad de los "hijos de Dios" con la creación, haciendo que el crecimiento de uno afecte positivamente al otro, y viceversa. La segunda, está en el misterio que se esconde en la creación y en el ser humano, desde donde se descubre al Creador y lo impulsa al compromiso del cuidado común. La tercera,

señala que la responsabilidad con la creación hace parte del culto existencial que se ofrece a Dios: como verdadero "culto espiritual". Se evidencia un crecimiento en el encargo del mutuo cuidado del hombre a la creación, así como ella cuida y sostiene a aquel, porque la relación es tan estrecha se que vuelve inseparable. La mutua relación del ser humano con la creación tiende a crecer y a fortalecerse para que juntos subsistan y generen nuevos dinamismos de la vida.

## Un ejemplo de compromiso en UNIMINUTO

Los treinta años de existencia de la Corporación Universitaria Minuto de Dios, muestra de diversas maneras el compromiso social con la creación. como señala el P. Camino Bernal: "inició con 226 estudiantes en febrero de 1992; en sus primeros 10 años, se fue consolidando como una Institución Universitaria de barrio, que prestaba sus servicios a las localidades del occidente del Distrito Capital; fue sentando sus bases académicas y construyendo una comunidad universitaria. Con la crisis financiera de fin del siglo pasado, la Corporación Universitaria Minuto de Dios se vio abocada a la deserción de muchos de sus estudiantes, pues ellos carecían del dinero necesario para pagar su matrícula que, en ese momento, podría oscilar en torno al millón de pesos por semestre; hoy apenas llega, en el promedio nacional del Sistema UNIMINUTO, a los 900.000 pesos"

3. Ahora bien, en y desde UNIMINUTO, el cuidado de la creación se ha mostrado con acciones concretas como:

Manejo de basuras. Este es un problema serio en todo el país y en el mundo. Es un compromiso con la bio-ecología y una responsabilidad con la naturaleza. En la práctica del "derecho del medio ambiente" se realizan las siguientes actividades: existen canastas de basura diferenciadas y con orientaciones para el depósito de residuos, después se recoge la basura y se organiza por materiales: los residuos sólidos, los materiales reciclables (70% del total de basura), los desechos orgánicos (con los que se organizan abonos con macroorganismos) y la basura final (que recoge la empresa estatal dedicada a tal función). Se trabaja de la manera cercana con Fundases, que tiene la misión de generar y adoptar eficientemente nuevas tecnologías y servicios mediante la investigación, transferencia y difusión para fortalecer la producción agropecuaria, agroindustrial y la conservación del medio ambiente. para el beneficio de la sociedad, en especial de aquellos ubicados en las áreas rurales4.

Acceso y permanencia de estudiantes. Este es un problema en todas las universidades del mundo. En UNIMI-NUTO se facilita el ingreso a estudiantes de estratos 1, 2 y 3 (pobres) <sup>5</sup>, aún con deficiencias académicas que reciben cursos de nivelación en español, inglés, sistemas y matemáticas. Además, existen muchos planes de financiación. Existe la Dirección de Bienestar Universitario que busca desarrollar mecanismos de permanencia de los estudiantes. Tenemos el nivel de deserción más bajo de las universidades colombianas. Es un servicio de humanización de los procesos de ingreso y sostenimiento. Prestamos asesoría a otras instituciones de educación superior para lograr este objetivo.

Servicios a docentes y administrativos. Las personas que se vinculan a UNIMINUTO en calidad de docentes o de administrativos, tienen toda la seguridad social de ley y un poquito más. Tienen capacitación idónea, facilidad de becas para estudios en el país o fuera de él.<sup>6</sup> Se va desarrollando un sentido de pertenencia donde la vocación se vuelve profesión y se busca la especialización. Además, se aprovechan los recursos de promoción profesional.

La plataforma Laudato Si', que realiza procesos de investigación en las regiones con una conciencia de conversión ecológica, implementación de políticas y procedimientos que impulse las experiencias del Agroparque Sabio Mutis.<sup>7</sup>

<sup>3</sup> Discurso del P. Camilo Bernal Hadad, Ex rector general de UNI-MINUTO, al recibir la Orden al Mérito Universitario UNIMINUTO. Bogotá, abril 28 de 2011

<sup>4</sup> Página institucional en línea: <a href="https://www.fundases.net/acercadenosotros">https://www.fundases.net/acercadenosotros</a> (Consultado el 25-ago-2022)

<sup>5</sup> Jesús Ballesteros. Derechos humanos al medio ambiente. CB  $N^{\circ}$  42,  $2^{\circ}$  2000. PP. 184-199, Literal a.

<sup>6</sup> Francisco Javier León Correa. *De la bioética clínica a una bioética institucional y social.* Numeral 3.

<sup>7</sup> Se recomienda el artículo de Flórez, Hermes. Ecología integral: desde la plataforma de acción laudato si', el Minuto de Dios lanza este reto. En línea: <a href="https://www.uniminuto.edu/noticias/ecolo-gia-integral-desde-la-plataforma-de-accion-laudato-si-el-minuto-de-dios-lanza-este">https://www.uniminuto.edu/noticias/ecolo-gia-integral-desde-la-plataforma-de-accion-laudato-si-el-minuto-de-dios-lanza-este</a> (Consultado el 25-ago-2022).

#### **Conclusiones**

El clamor de la creación es el mismo del ser humano se encuentran íntima y misteriosamente unidos, haciendo que el dolor de uno afecte negativamente al otro, hecho que conduce a asumir compromisos para crecer juntos y superar las nueve alertas del planeta, presentadas en 2015 en la COP 21 de París<sup>8</sup>, a través de "el principio de solidaridad, más allá de la justicia, tanto a nivel social como individual" 9, donde todos tenemos algo que aportar.

En UNIMINUTO, la construcción e implementación de principios éticos a nivel ecológico, institucional en la educación superior, administrativos y de investigación, se han venido desarrollando poco a poco, pero, tal vez, sólo hasta ahora estamos empezando a reflexionarlos, publicarlos y promoverlos.

<sup>8</sup> Referencia en línea: <a href="https://www.wearewater.org/es/los-puntos-de-no-retorno-manual-de-referencia-en-glasgow\_344561">https://www.wearewater.org/es/los-puntos-de-no-retorno-manual-de-referencia-en-glasgow\_344561</a> (Consultado el 25-ago-2022).

<sup>9</sup> Francisco Javier León. *Justicia en políticas públicas de salud en Latinoamérica*. Numeral 4.

## SOSTENIBILIDAD Y SUPERACIÓN DE LA LÓGICA INSTRUMENTAL

Dr. Alirio Raigozo Investigaciones y nuevos programas - FEBIPE

"Abrirse al mundo" es una expresión que hoy ha sido cooptada por la economía y las finanzas. Se refiere exclusivamente a la apertura a los intereses extranjeros o a la libertad de los poderes económicos para invertir sin trabas ni complicaciones en todos los países. Los conflictos locales y el desinterés por el bien común son instrumentalizados por la economía global para imponer un modelo cultural único. Esta cultura unifica al mundo, pero divide a las personas y a las naciones, porque «la sociedad cada vez más globalizada nos hace más cercanos, pero no más hermanos». Estamos más solos que nunca en este mundo masificado que hace prevalecer los intereses individuales y debilita la dimensión comunitaria de la existencia. Hay más bien mercados, donde las personas cumplen roles de consumidores o de espectadores. El avance de este globalismo favorece normalmente la identidad de los más fuertes que se protegen a sí mismos, pero procura licuar las identidades de las regiones más débiles y pobres, haciéndolas más vulnerables y dependientes. De este modo la política se vuelve cada vez más frágil frente a los poderes económicos transnacionales que aplican el "divide y reinarás".

(Fratelli Tutti, No 12. Papa Francisco) Este número 12 de la encíclica del Papa Francisco nos puede servir de puerta de entrada al tema propuesto en el título. El cambio climático y la reflexión en torno a los modelos de desarrollo han llevado a retomar y dar contenido al concepto de sostenibilidad, pero, seguramente, este concepto nos llevará a replantearnos la manera de estar en el planeta y de concebir la relación con la naturaleza, con la 'creación' de la que hacemos parte.

El concepto de sostenibilidad pareciera reciente. Algunos lo sitúan hacia la década de los 70s del siglo XX. Otros van muchos más atrás en el tiempo para descubrir su nacimiento. Lo cierto es que la sostenibilidad supone la toma de conciencia de los límites del crecimiento (especialmente económico). Ahora bien, ligada a esta crisis del concepto de crecimiento está la crisis del concepto mismo de desarrollo.

El concepto de 'sostenibilidad' es polisémico, pues puede aludir, por una parte, a las actividades de un sistema vivo (en este caso el planeta) para no entrar en estado frenético de decadencia, lo cual supondría su colapso como sistema, lo que es lo mismo, su inviabilidad. De hecho, los sistemas vivos poseen (dependiendo de su grado de complejidad) capacidades que les permiten no sólo conservarse, conservar su configuración

y funcionamiento, sino capacidades para prosperar, fortalecerse y co-evolucionar con otros sistemas y sus entornos.

Pero, por otra parte, puede suceder que a un sistema se le puedan aportar (desde fuera) elementos que le son necesarios (en una situación de crisis) para fortalecerse, recomponerse, reconfigurarse. Es aquí donde entra a jugar otro sentido del término sostenibilidad entendida como el conjunto. más o menos, articulado y coherente de acciones y procedimientos que se aplican (en este caso, que la humanidad toma) para permitir que un sistema en crisis (al borde del colapso) - en este caso el planeta - se mantenga vivo y se restablezca. Es lo que hacemos, por ejemplo, con la reforestación, la disminución de gases efecto invernadero, los procedimientos de purificación de los ríos, los programas de limitación de uso de material plástico, etc.

Es interesante notar que el ámbito a partir del cual se elaboró el concepto (ecológico) de sostenibilidad fue el de la silvicultura (=la gestión de los bosques). Desde la antigüedad hasta bien entrada la edad moderna la explotación maderera fue una actividad intensiva (aun hoy lo es, pensemos en lo que ocurre en la Amazonia). El problema es que la madera (los bosques) son un recurso limitado. Cuando la escasez se hizo evidente y empezamos a darnos cuenta de la correlación que los bosques tienen con el clima, el agua, la temperatura, etc., se hizo necesario establecer 'planes de racionalización'. En ese contexto nació la idea de sostenibilidad. Ya en el s. XVIII este concepto se transformó en un concepto estratégico, que ha sido retomado con gran fuerza en el s. XX y en lo que va corrido del s. XXI. Por tanto, la preocupación con la sostenibilidad de los bosques dio lugar al desarrollo de la silvicultura como ciencia.



https://justiciaambientalcolombia.org/12-frases-ambientales-de-la-enciclica-laudato-si-del-papa-francisco/

En la década de los 70s del s. XX, se creó el Club de Roma, que - en su primer informe - hablaba claramente de los límites del crecimiento. Crecer era - dentro del paradigma tradicional del desarrollo propio del capitalismo - un verbo bastante bien posicionado. Sin embargo, el problema se presenta cuando un organismo crece mucho; cuando esto ocurre el organismo se puede volver inviable. Por tanto, crecer 'tanto' no es siempre la mejor opción. En este contexto, y seriamente preocupados por el medio ambiente, se desarrollaron encuentros como la 1<sup>a</sup> Conferencia Mundial sobre el hombre y el medio ambiente (Estocolmo 1972): las Conferencia de las Naciones Unidas sobre medio ambiente v desarrollo; movimientos ecologistas movilizados desde el cambio climático, etc. Fueron apareciendo también las 'agendas globales' relacionadas con el cambio climático.

A medida que se desarrolló la reflexión se fue afinando el concepto de desarrollo sostenible (=Aquel tipo de desarrollo que atiende razonablemente las necesidades de las generaciones actuales sin comprometer las posibilidades de que las generaciones futuras puedan atender las suyas). Se trata, en definitiva, de entrar en una lógica de responsabilidad tanto hacia el planeta como hacia las generaciones futuras. Pero está lógica no aparece mágicamente, supone una transformación de la conciencia. que se traduce en un cambio de prácticas, un cambio en la manera de relacionarse con la naturaleza y, por tanto, un cambio en el mismo concepto de naturaleza (Quizá aquí el aporte de las comunidades ancestrales del mundo entero puede ser muy necesario. Sería, entre otras cosas, una excelente manera de practicar el 'diálogo de saberes'). De aquí brotan un conjunto de reflexiones críticas que intentan sacar al ser humano (especialmente el ser humano occidental) de un exacerbado *antropocentrismo* y de una manera *instrumental* de relacionarse con el planeta.

Dentro de este complejo proceso, es preciso mencionar la Carta de Río de Janeiro¹ en la que se llama la atención sobre la responsabilidad compartida (diferenciada) sobre este problema que es global (y compete a todos) y sobre la necesidad de que las estrategias no se queden dispersas en acciones desconectadas y de poco calado, sino que los Estados se pongan de acuerdo (estrategias conjuntas) y establezcan programas de largo aliento, para dar respuestas coherentes y viables.²

Desde diversos ángulos (movimientos ecologistas; movimientos sociales; academia, etc.), ha quedado cada vez más claro que asistimos a una contradicción entre la lógica del desarrollo de tipo capitalista, que busca maximizar el lucro a costa de la devastación de los llamados 'recursos naturales' (lo cual supone, dicho sea de paso, la idea de planeta como despensa) y

<sup>1</sup> También llamada Declaración de Río de Janeiro sobre el Medio Ambiente y el Desarrollo. Puede consultarla en: https://www. un.org/spanish/esa/sustdev/documents/declaracionrio.htm

<sup>2</sup> Declaración de Río de Janeiro sobre el Medio Ambiente y el Desarrollo, No 8 – 15.

las dinámicas propias del sistema vida (de los ecosistemas), que se rigen por lógicas de equilibrio biodiverso e interdependencia. Esta contradicción y tensión obliga, entonces a establecer un examen profundo y crítico del modelo capitalista de desarrollo, plantearse la posibilidad de otras maneras de concebir el desarrollo o de pensar, incluso, en caminos nuevos desde una lógica del postdesarrollo.<sup>3</sup>

En todo caso, el problema de la sostenibilidad no es fácil de gestionar. En general todos entienden la envergadura del problema y su carácter planetario, pero no todos están parados en 'la misma orilla'. Los deseos y esfuerzos de carácter ecológico y de cuidado planetario se estrellan con las necesidades reales del macrosistema económico y, obviamente con los intereses de las grandes potencias y corporaciones. Hemos crecido en la toma de conciencia del problema y en el desarrollo de algunas medidas, pero puede ser que no estemos aún dispuestos a un cuestionamiento y replanteamiento a fondo del sistema económico. Esto es lo que nos advierte el Papa Francisco:

Llama la atención la debilidad de la reacción política internacional. El sometimiento de la política ante la tecnología y las finanzas se muestra en el fracaso de las Cumbres mundiales sobre medio ambiente. Hay demasiados intereses particulares y muy

fácilmente el interés económico llega a prevalecer sobre el bien común y a manipular la información para no ver afectados sus proyectos. En esta línea, el Documento de Aparecida reclama que «en las intervenciones sobre los recursos naturales no predominen los intereses de grupos económicos que arrasan irracionalmente las fuentes de vida»[32]. La alianza entre la economía y la tecnología termina dejando afuera lo que no forme parte de sus intereses inmediatos. Así sólo podrían esperarse algunas declaraciones superficiales, acciones filantrópicas aisladas, y aun esfuerzos por mostrar sensibilidad hacia el medio ambiente, cuando en la realidad cualquier intento de las organizaciones sociales por modificar las cosas será visto como una molestia provocada por ilusos románticos o como un obstáculo a sortear.4

Tal cuestionamiento – si es hecho juiciosamente – nos llevará a terrenos no exclusivamente económicos, pues todas las dimensiones de la existencia (los social, lo político, lo cultural, lo espiritual, etc.) entran en juego. Notemos que aparece aquí, lo espiritual como un camino especial para abordar el problema. Cierro estas reflexiones haciendo eco de esa dimensión espiritual tan necesaria, que el Papa Francisco nos invita a asumir:

La gran riqueza de la espiritualidad cristiana, generada por veinte siglos de experiencias personales y comunitarias, ofrece un bello aporte al intento de renovar la humanidad.

<sup>3</sup> En este sentido vale la pena leer los aportes desarrollados por: Useche Aldana Oscar-Martínez Montoya Rocío. (2012) *Hacia otras economías. Crítica al paradigma dominante.* Corporación Universitaria Minuto de Dios. También, Useche Oscar. (2008) *Los nuevos sentidos del desarrollo.* Corporación Universitaria Minuto de Dios.

<sup>4</sup> Laudato Si', No. 45. Papa Francisco (2015)

Quiero proponer a los cristianos algunas líneas de espiritualidad ecológica que nacen de las convicciones de nuestra fe, porque lo que el Evangelio nos enseña tiene consecuencias en nuestra forma de pensar, sentir y vivir. No se trata de hablar tanto de ideas, sino sobre todo de las motivaciones que surgen de la espiritualidad para alimentar una pasión por el cuidado del mundo. <sup>5</sup>

La tarea aún está ahí; es un reto que nos interpela. Y tú, querido lector ¿Qué piensas hacer al respecto?

<sup>5</sup> Laudato Si', No. 216. Papa Francisco (2015)